
 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 1 

 

 :الملخص

توظيف المصطلح ل الاستخدام في الدوائر البحثية المعمارية، وقد كان ظهوره مدعاة حديث )العمارة الإسلامية( يعد مفهوم   

بعض الباحثين تعريفاً  اعتبرهالمعماري بدين الإسلام، هذا الاصطلاح الذي يحمل تأويلات متباينة،  المنتجلترسيخ الاعتقاد بارتباط 

ؤلا غاية في الأهمية اويثير تس ،، كما انه يطلق جملة من الإشكالياتمحدودةلا يتسم بالدقة والشمولية، ويحمل في طياته أيديولوجية 

 عن ماهية صلة الإسلام بالعمارة!

اقيته في لى مصدعهذا البحث الولوج الى العمق الدلالي لهذا المصطلح ويناقش الإشكاليات التي يثيرها من اجل الحكم  يحاول

ميه بحيث مستخد الموروث الحضاري للشعوب التي دانت بدين الإسلام، ومدى امكانيته في خلق فهم عام ومشترك لدى نالتعبير ع

 لا يقع في فخ المناطقية والايدولوجية ويعطي توصيفا شاملا لمدلولاته.

د ناقش ها، فقتحري اجابتوانطلاقا من منهج استقرائي، فلقد اثار البحث جملة من التساؤلات التي تتعلق بالمصطلح، ولغرض 

تحديد  ه وبالتاليستخدامالإشكاليات التي يثيرها والتي تتعلق بالشكل والمضمون والهوية، من اجل الوصول الى الدلالة الحقيقية لا

 .كفاءته في التوصيف

 .العمارة الإسلامية، دلالة المصطلح، اشكالية التسمية، الإسلام، العمارة الكلمات المفتاحية:

 

  

 پوختە:

له  ردنی باوەڕکدەرکهوتنی مێژووی زاراوەی )تهلارسازی ئيسلامی( دەورێکی گرنگی بينيووە له بهکارهێنانيدا، بۆ پتهو     

شهدار لايهنی کێ هس زۆربهيهکهوە بهستن له نێوان به ئهنجام گهيهندراوە تهلارسازييهکانی موسوڵمانان لهگهڵ ئاينی ئيسلامدا، ئهم

  ئيسلامدا؟ ئاينی وريگهر و زيندوو دروست دەکات لهو بارەيهوە، ئايا پهيوەندی چييه له نێوان تهلارسازی و پرسيارێکی زۆر کا

و ويهتييه ناه هێناکئهم توێژينهوەيه ههوڵ دەدات بگات به قوڵايی لايهنی زمانهوانی ئهم زاراوەيه و ئهو کێشهيه تاوتوێ بکات 

 ونی ئيسلام هی ئايکهلتوری ئهو خهڵکانهدا که ئيدان دات له دەربرينی کهلهپوریکايهوە و بتوانێت بڕيار له ڕاستی و دروستی ب

هسکی هڵهی تتواناکهيان کردووە له درووست کردنی تێگهشتنێکی گشتی له نێوان بهکارهێنهرانيدا بۆ ئهوەی نهکهونه ناو ت

 انی .ناوچهگهری و فکری سوردراو ههروەها بهخشينی واتايهکی گشتگير بۆ لايهنی بهکارهين

ی )تهلارساز اراوەیبه بهکارهێنانی ڕێگای گشتاندنی ئهنجامی ،ئهم توێژينهوەيه له دەستپێکدا زۆر پرسياری کردووە له بارەی ز

ی ههيه به هيوەندئيسلامی( وههروەها بۆ وەڵامدانهوەيان کێشهکهی تاووتوی کردووە که به هۆی زاراوەکهوە سهری ههڵداوە که پ

اناکهی وەيه توناسنامه، بۆ ئهوەی بگات به زاراوەيهکی بهکارهێنراوی دروستی کاريگهر که بهم شێ شکڵ و ناوەڕۆک ولايهنی 

 دياری دەکرێت له گشت واتا مانادارەکاندا .

 .تهلارسازی ئيسلامی، دەلالهی زاراوەی، ناونانی کێشهدار، ئيسلام، تهلارسازی وشەی کليل :

 

 

 

 التسمية اشكالية ،العمارة الإسلامية
 

3مها ناهض القيماقجي ،2د الواحد ذنونباحمد ع ،1طه القيماقجي ضناه
 

 

 1السليمانية ،السليمانية - جامعة جيهان ،المعمارية الهندسةكلية  ،الهندسة قسم

 2الموصل ،الموصل جامعة ،المعمارية كلية الهندسة ،قسم الهندسة

 3الموصل ،جامعة الموصل ،المعمارية كلية الهندسة ،قسم الهندسة

3mahanahith@gmail.com, 2ahmadabdulwahed@yahoo.com, 1Nahith.taha@sulicihan.edu.krd :mail-E 

  

 

 

 

mailto:mahanahith@gmail.com
mailto:ahmadabdulwahed@yahoo.com
mailto:Nahith.taha@sulicihan.edu.krd


 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 2 

Abstract: 

The historical emergence of the term (Islamic Architecture) has played an important role in the 

use, to consolidate the belief in linking between the architectural achievements of the Muslims with 

the religion of Islam. It raises several problematic issues and a very vital question about, what is the 

relation between Islam and architecture.  

The research attempts to reach the semantic depth of this term and discusses the problems it raises 

in order to judge its credibility in expressing the cultural heritage of the peoples that condemned 

Islamic Religion and its potential to create a common understanding among its users so that it does 

not fall into the trap of narrow regionalism and limited ideology and gives a comprehensive 

description of its implications. Adopting an inductive methodology, the research initially asked 

several questions related to the term (Islamic Architecture) and to answer, it discussed the problems 

raised by that term, which relate to the form, content, and identity, in order to reach the accurate 

significance of the use of the term and thus determine its efficiency in the overall meaning 

description. 

Keyword: Islamic architecture, Term Connotation, Problematic Nomenclature, Islam, Architecture. 

 

 مقدمە: -1

لغة التعبير المعماري المعاصر؛ فقد جاءت وحسب ما أورده  يعد مصطلح )العمارة الإسلامية( من المصطلحات الحديثة في

إدهام حنش في دراسته: )نظرية الفن الإسلامي: المفهوم الجمالي والبنية المعرفية(، مصطلحات عدة للدلالة على عمارة الإسلام، 

عشر والعشرين، وأهمها: )العمارة  مهدت لظهور مسمى )العمارة الإسلامية( في كتابات المستشرقين الغربيين خلال القرنين التاسع

المُحمدية(، نسبة إلى شخص الرسول مُحّمد )ص(. وهو اللفظ الذي عبّر عن عمارة المسلمين منذ أواخر القرن التاسع عشر، مثل 

، 2013( تحت عنوان )العمارة المُحمدية في مصروفلسطين(. )حنش، Martin. Briggsالكتاب الذي وضعه مارتين بريجس )

الإسلامية، لشيوع ارتباط كل ما هو اسلامي  -كما عرف هذا الإرث المعماري بعمارة العرب، أو العمارة العربية  (.50ص 

(. كما أشار إليه بعض المنظّرين الأوروبيين في 17-9، ص 1979بالجزيرة العربية، باعتبارها مهد الدعوة الأول )بهنسي، 

( في كتابه )حضارة العرب( الذي Gustave Le Bonي غوستاف لو بون )دراستهم عن عمارة الشرق، ومنهم المؤرخ الفرنس

 (.51، ص 2013المعماري. )حنش،  استعرض خلاله نتاج الحضارة العربية وإرثها

الناطقين ولعرب، ولقد رفضت طائفة من الباحثين استخدام مثل هذا المصطلح، لما تضفيه صفة العروبة واختصاصها بأهل جزيرة ا

نزعت و( 51، ص 2013اختزال يغفل تراث العمارة في بلاد فارس والهند والصين وجنوب أوروبا. )حنش،  بالعربية، من

سادها  ر التيدراسات أخرى إلى تسمية عمارة ديار الإسلام باسم )العمارة المُسلمة(، لتوصيف العمارة في البلاد والعصو

عمارة ؤرخ الف بـ )العمارة الإسلامية(. ويعد المستشرق ومالمسلمون، والذي تغير في غضون سنوات قليلة للمُسمى المعرو

 .(53، ص 2013( أبرز من استخدم هذا المصطلح. )حنش، Keppel Creswellالإنكليزي كيبل كربزويل )

ري انجُز المعماط الملقد كان للظهور التاريخي لمفهوم )العمارة الإسلامية( دور مهم في توظيف المصطلح لترسيخ الاعتقاد بارتب

م بالدقة اً، لا يتس قاصرللشعوب الإسلامية بدين الإسلام، هذا الاصطلاح الذي يحمل تأويلات متباينة، اعتبره بعض الباحثين تعريفاً 

لة صعن ماهية  لأهميةاوالشمولية، ويحمل في طياته أيديولوجية غريبة، كما انه يطلق جملة من الإشكاليات، ويثير تسؤلا غاية في 

 .(54، ص 2013ارة! )حنش، الإسلام بالعم

 

 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 3 

 :العمارة الإسلامية تساؤلات مشروعة -2

ة ون والعماري الفنيثير استخدام مصطلح العمارة الإسلامية جملة من التساؤلات )المشروعة( لدى العديد من المؤرخين ودارس

 على حد سواء، ولعل أبرز تلك التساؤلات ما يأتي:

بطية ارة القمعينة )من الجدير بالذكر ان عددا من المؤرخين يشيرون الى العمهل من المنصف ربط العمارة بديانة  -

بأيدي  شُيدت والمسيحية باعتبارها تمثل حقبة من تاريخ النتاج المعماري(، وإذا كان الامر كذلك فماذا عن عمارة

 ن؟مسلميتي حكمها المعماريين غير مسلمين ممن قطنوا ديار الإسلام، وشاركوا في المنتج الحضاري لأوطانهم ال

هل يتحدد لام؟ وما هو المضمون الذي تستدعيه صفة )الإسلامية( حين ترتبط بالعمارة؟ وما مدى ارتباطها بعقيدة الإس -

ل النتاج امل لكإطلاق هذا المصطلح على العمائر التي ارتبطت بالدين كالمساجد والتكايا والمزارات ام انه توصيف ش

 طقة الممتدة من أواسط اسيا وحتى المحيط الأطلسي وجنوب اوروبا؟المعماري الذي ظهر في المن

تى ة العرب وحه جزيرهل ان التباين في الطرز والانماط البنائية التي سادت العالم الإسلامي منذ ظهور هذا الدين في شب -

لتي تجُسد اتلك  ة ليستيومنا هذا دليل على وحدة المفهوم الذي يصيغه المصطلح؟ ام انه يفصح عن إن العمارة الإسلامي

لبية جتمع، والمة والمعقيدة دين الإسلام وحسب؛ بل هي العمارة الناطقة بهوية الحضارة، والمعبرة عن العلاقة بين العقيد

وعصر  ن آخر،علحاجات المسلمين في البقاع المختلفة، وبمعالجات معمارية متنوعة، فاكتست بذلك بصمة تمييز إقليم 

 عن اخر!

شكل ف النتاج بي توصيفساؤلات وغيرها تدفع نحو البحث في حجم الدلالة التي يقدمها استخدام ذلك المصطلح وامكانياته ان تلك الت

ر وات التعبيدام أدموضوعي، انطلاقا من ايديولوجية أساسية مفادها ان الاصطلاحية فكرة تنبع من اتفاق طائفة معينة على استخ

 المفردات.الحقيقية عن المعاني الكامنة وراء 

 :المشكلة، الهدف، الفرضية، المنهج /2-1

تسمية  مصطلح ان ما تقدم يؤطر المشكلة البحثية بوصفها محاولة للإجابة عما ورد من تساؤلات تتمحور حول ما إذا كان

يتحدد هدف ونا، وومضم)العمارة الإسلامية( يفي بغرضه من ناحية التوصيف الدلالي ويشير الى المعنى المرجو من اطلاقه شكلا 

ح لالي لمصطلوى الدالبحث عند ذاك بالبحث في دلالية محتوى المصطلح وما يثيره من معاني، انطلاقا من فرضية مفادها ان المحت

 مله مثلوى الذي يحن الفحع)العمارة الإسلامية( لا يتطابق مع مفهوم العمارة الإسلامية بل يبتعد بها الى غايات أيديولوجية بعيدة 

 ذلك الاستخدام.

ولا، أم المصطلح ية لفهومن اجل الإجابة عن تلك التساؤلات وغيرها فقد اتبع البحث منهجا استقرائيا مبنيا على تشكيل أرضية معرف

حوى علق بفومن ثم التطرق لدلالته عن طريق مناقشة ثلاثة محاور هي الشكل )المتعلق بصياغة المصطلح( والمضمون )المت

 ثيرها( وأخيرا مناقشة الهوية )وماهية خصوصية المصطلح(.المعاني التي ي

ا واسعا ستخدامالقد ابتعد البحث عن المنهج التاريخي الوصفي الذي يرتكز على سرد التنظيرات التي تقدم بها اخرون مارسو 

ن حيث هو طلح مول المصللمصطلح )وهم أكثر من ان يحصيهم هذا البحث( وذلك لتنافي ذلك مع حجيته التي بدأ بها الا وهي تنا

 ومحاولة تشريحه للإجابة عما تقدم من تساؤلات.

 :إشكالية الشكل -3

 :التعريف /3-1

(. والتعريف الحقيقي، هو أن 237، ص9، ج1999التعريف هو ذكر لشيء تستلزم معرفته معرفة شيء آخر )ابن منظور، 

والتعريف اللفظي، هو أن يكون اللفظ واضح الدلالة على معنى يكون حقيقة ما وضع اللفظ بإزائه من حيث هو فيعرف بغيره، 

فيفصل بلفظ أوضح، دلالة على ذلك المعنى، كالقول: الليث الأسد، وليس هذا تعريفا حقيقيا يراد به إفادة تصور غير حاصل، وإنما 

يكون بالنسبة إلى شيء آخر )الإضافة(  والتعريف )اللفظي( في العربية .المراد تعيين ما وضع له لفظ الليث من بين سائر المعاني

 وباللام المعروفة بلام التعريف المنقسمة إلى لام الجنس إذا أريد النوع العام للشيء كالأسد لجنس الأسود، ولام العهد إذا أريد الشيء

 .(93ص،  2008السالف الذكر كالأسد في: هربت من الأسد. )الجرجاني، 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 4 

 ت يكونار كلمات واضحة ومفهومة لاستخدامها في التعريف، أو بمعنى آخر كلماوتنبع صعوبة إيجاد تعريف من اختي

بعا ة تعاريف تاته عدالحصول على تعريفها بحد ذاته ليس بالأمر الشاق. وكما أن للكثير من الكلمات عدة تعاريف، فإن للتعريف ذ

و هلصيغ )كما استخدام نصيا لإيصال المعنى عن طريق المكان استخدامه، فقد يكون التعريف وصفيا للمعنى أو الاستخدام العام، أو 

غة تعملته الللذي اسالحال في الرموز الرياضية( اما الفرق بين التعريف اللغوي، والاصطلاحي، هو أن الأول يطلق على المعنى ا

اء، ي المعنى اللغوي الدعف -ثلام-للكلمة، والثاني يقصد به المعنى الذي اصطلح أهل فن معين على إعطائه لتلك الكلمة، فالصلاة 

 (.100-70 ص-، ص2008وفي المعنى الاصطلاحي الشرعي العبادة المعروفة. )القاسمي، 

 4، ج1993نظور، موانطلاقا مما تقدم فالعمارة لغة: من عمر، يعمر فهو إعمار وتعمير، وهي كل ما يبنى على وجه الأرض )ابن 

ب مع، وتستجيالمجتن يصنع بهدف التنمية العمرانية التي تسعى إلى خدمة الفرد و(. واما العمارة اصطلاحا: فهي كل بنيا630ص 

الية إنسانية واجتماعية (. ويصف الجادرجي العمارة بأنها: فع37، ص 2017لكافة متطلباته، سكنية وإدارية وثقافية. الخ )العقابي، 

تقبل الأداء واللقصد ويعتمد قيامها على مستويات ثلاث هي اتتبلور مفاهيمها من مفردات تكوينها مثل الزمان والمكان والانسان و

ارة عند حسن فتحي (. اما العم97، ص 1995وتكون بأعلى مستويات ادائها عندما يتوازن فيها جانبي القصد والتقبل )الجادرجي، 

ا من ذلك نطلاقاتنوعها وهي فهي فن تكوين الحجوم والفراغات المخصصة لاحتضان الوظائف والنشاطات الانسانية والاجتماعية ب

ا وفترة في بيئة م لمجتمعلتعكس في سماتها وأشكالها الانجازات التقنية والحضارية والتطلعات الجمالية والروحية والقدرات المادية 

 .(6، ص 2002تاريخية محددة. )عبود، 

(، وأما معناها اصطلاحا فهو: 285، 12، ج1999وفي المقابل تشير كلمة الإسلام لغة، الى الاستسلام والانقياد )ابن منظور، 

ة الخضوع، فالإسلام شرعا: هو الانقياد لله سبحانه وتعالى وتوحيده والانصياع التام لأوامره، كما أن الإسلام هو اتباع التعاليم الديني

م توضيح أحكام العقيدة الإسلامية، كما أنزلها الله تعالى على الرسول محمد )ص( و التي تستهدف مصالح العباد في الحياة الدنيا، و ت

وأخلاقها، و آدابها، وعباداتها في القرآن الكريم وسنة نبيه )ص(، وعرف ابن باز الإسلام على انه الإقرار بالتوحيد مع التصديق، 

زلها على رسله، ويشمل ذلك بالتزام شريعته التي أن -تعالى-والعمل بشريعة الله تعالى وقد عرّفهُ بعض علماء الإسلام بأنّه: التعبّد لله 

 (.25، ص 2005ظاهراً وباطناً، عقيدةٌ، وعملٌ. )زرابوزو،  -تعالى-الاستسلام لله 

س فيها سانية تنعكلية إنوإذا حاولنا ان نجد القاسم المشترك في التعريف، يمكن القول ان العمارة بكافة مستوياتها عبارة عن فعا 

لعقيدة من ا ارتبط باو كل ممجتمع الذي ينتجها، وتكون مرآة لمتطلباته وحاجته. اما الاسلام فهالحالة الوجودية والظرفية للبيئة وال

التي امر  ها أركانهاقيده لععبادات وسنن وما تنص عليه العقيدة من الايمان بالثوابت التي يجزم ويوقن بها المسلم. فهو أولا وأخيرا 

 ن هذه العقيدة شركا او عصيانا.الله بها تستوجب الطاعة ومخالفتها تعد خروجا ع

 (: Predicate & Subjectالاسناد )الموضوع والمحمول( ) /3-2

الموضوع والمحمول، أو المحكوم عليه والمحكوم به في المنطق، أو المسند إليه والمسنَد في البلاغة، أو الجوهر والعرض في 

هي كل  (Proposition) على طرفي القضية الحملية، والقضية الحملية:الفلسفة، أو المبتدأ والخبر في النحو، كل هذه مسميات تدل 

قضية تتكون من طرف أول يراد الإخبار عنه أو يراد منه أن يكون موضوعا أو يسند إليه شيء ويسمى هذا الطرف بالموضوع أو 

أو مسندا للموضوع، وهذا هو  (، أما الطرف الآخر فهو ما يخبر به أو ما يكون محمولا على الموضوعSubjectالمسند إليه )

( ففي قولنا: النار حارة، فإن النار هي الموضوع لأننا 138، ص 2017( )خندان، Predicateالمحمول أو المسند أو العرض )

أما  سنخبر عنها أما حاره فمحمول على النار، والنار أيضا مسندا إليه لأننا أسندنا الحرارة إليها فالحرارة مسند، والنار كذلك جوهر

 (30، ص1979الحرارة فهي عارض، والنار بعد ذلك مبتدأ أما حارة فخبر يخبر به عن حالة النار. )خليل، 

ب الفاعل لفاعل ونائتدأ واوالموضوع بالنحو والبلاغة العربية هو كل ما يمكن الإخبار عنه ولا يقتصر على المبتدأ النحوي فقط فالمب

لو وارتباطية  علاقة فعل فهي محمولات لأننا أخبرنا بها والعلاقة بين الموضوع والمحمولوأسماؤه كلها موضوعات، أما الخبر وال

نسبة عليه( بال محمولاسألنا عن الرابطة التي تربط بينهما في جملة النار حارة، فنقول إنها النسبة أي أن النار تمثل موضوعا )

 (32، ص1979)خليل،  .للحرارة أما الحرارة فتمثل محمولا بالنسبة للنار

وبهذا فان مصطلح العمارة الاسلامية يتمثل بجذرين أولهما يتعلق بالعمارة وهي الحامل او الموضوع او ما يراد الاخبار عنه والتي 

تنطلق في تعريفها من بعدها الإنساني الوجودي وثانيهما هو الاسلامية وهو المحمول والصفة او ما يخبر عنه، اي ان العمارة 

 ن اسلامية او انها جزء من العقيدة الاسلامية التي تنطلق في تعريفها من بعدها العقائدي الإلهي.صفتها ان تكو



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 5 

 (:Connotation & Denotationالمفهوم )/   3-3

مترابطة  ة، وهييوجد لكل كلمة او تعريف جذور لاشتقاقات متعددة فقد تمتلك استخدامات تبدو للوهلة الاولى غير مترابط

 طريقة تجعلببعضها الافقي المباشر، لكن في البعد الاخر الشاقولي سنجد شبكة داخلية من المعاني التي تتصل ب فعلا في البعد

في  والمعنوية للفظيةاالمعاني ممتدة ومتدرجة وقد تكون متعارضة مع المعنى في البعد الافقي. وكذلك الكلام يقال عن المشتركات 

د تعدد: قالاستعمال عدد، ومعاني متعددة، أي أن )المصاديق( متعددة ويفيد هذا أن الوضع قد تالجذور والاشتراك في اللفظ بعني أن ال

م عنى كلي عاعلى م فكلمة العين قد تعني الباصرة وقد تعني الجاسوس او مجرى الماء إلخ. اما الاشتراك المعنوي: فهو لفظ يدل

لنوع اكل افراد  وي بينعلى العديد من الأشياء، فالإنسان مشترك معن واسع له مصاديق كثيرة، إذ أن اللفظ وضع مرة واحدة للدلالة

ه حزمة من (. وعند البحث ومحاولة تفسير اي موضوع سنجد ان للمعنى المباشر للجذر الاصلي وسند210، ص 2004)اليماني 

لعمق المعاني في اكة من طولا سيجد شبالمعاني التي قد تبدو غير مترابطة فيما بينها من ناحية معينة لكن الباحث لو اعاد النظر م

الاخر بعد لمة، والشاقولي وبهذا سنجد ان لكل كلمة او موضع بعدين: الاول افقي مباشر نستطيع ادراكه مباشرة عند تلفظ الك

 (.66، ص 2019شاقولي يحتاج الباحث الى التمعن للوصول اليه. )العمري 

ر الى اي ها تشيطريق الخوض بالمعنى العميق لها وآنذاك سنتوصل الى ان وبهذا يمكن تعريف مصطلح العمارة الاسلامية عن

ج الفعل او النتاج وهنا موطن الخطر من ناحية ان منه .بنيان يخضع لتعاليم الدين الاسلامي او جزء من عقيدة الدين الإسلامي

حل لها مرنة لا كامن في أحدهما، فالمقاالبشري مختلف عن منهج الدين، وهذا لا يعيب كليهما ولا يعني بالضرورة أن النقص 

ن في محل م وفنوومحاولة صنع ذلك الخليط بتعشيق هذا في ذاك محاولة محكوم عليها بالفشل مقدماً، فالجهد الإنساني من علو

نح الا لا يم لدينهام واتساؤل وتغير دائم، أما الدين فيقين ثابت، والمنتج الحضاري والمعرفي البشري لا يعرف الا علامات الاستف

لك النتاج هو ذوعليه فان جر الاول من مصافي الحضارة إلى العقيدة يجعل معيار نجاح  (.8، ص 2005نقاط الإجابة )منتصر، 

 ان اي خلل ي يعنيمطابقته للنص الديني سواء كان آية أو حديث نبوي، وليس مطابقته للشواهد والتجارب الإنسانية. الامر الذ

قيدة ذا على العهينصب  ا او مبالغة في نتاجه الحضاري فنا او علما او معرفة ويحاول الباسه لبوسا دينيا سوفيرتكبه الانسان شطط

 قيدة؟!سلبا، وان هذا سوف يكون مدعاة للتساؤل فيما اذا كان ذلك النتاج الخاطئ قد نتج بالضرورة من خطأ في الع

 (:Signifier & Signifiedالدلالة )الدال والمدلول( ) /3-4

و فيرديناند د - رن العشرينقفي بداية ال -الدال والمدلول، مصطلحان فلسفيَّان يتبْعان الفلسفة البنيويَّةَ اللغوية التي كان رائدهُا 

عند  لإسلاميَّةااو ما يطلق عليه في البلاغة العربية )المبنى والمعنى(، أو في الفلسفة  (Ferdinand de Saussureسوسير )

 ، ص2013اد، )جو (.تزلة والأشاعرة بـ )الاسم والمسمى( أو فيما عُرف فيما بعد بـ )الشكل والمعنى( أو )الشكل والمضمونالمع

54) 

المضمون، الجوهر(. فمثلًا: لفظة "كتاب" )سواء الدَّالُّ هو الشكل )الاسم، اللفظ، المحسوس، الجسد(، والمدلول هو المعنى ) لغويًّا:

، ومعناها )الشيء الذي تشُير إليه رمزا او مصداقا(، والذي يفهمه معظم الناس، سواء كان كانت منطوقة أم  مكتوبة( هي الدَّالُّ

ل ومُعقَّد، وما يهمنا هنا من كلِّّ  معنويًّا أم ماديًّا، هو المدلول ولقد تكلم كثير من الفلاسفة والمفكرين عن اللغة وطبيعتها بشكل مفصَّ

رين لعلاقة الدَّالِّّ بالمدلول: هل علاقتهُما متصلة أو إنها منفصلة؟ )جواد، ذلك هو طبيعة نظرة الفلا ( فان 55، ص 2013سفة والمنظِّّ

كانت متصلة، فهذا يعني أننا لن نستطيعَ تغيير الأمور كثيرًا، فما يمكن أن يقال سيكون له معنًى واحدٌ أو معانٍ محدودةٌ لا يخرج 

ع، فلن تتعدد تلك المعاني إلى ما لانهاية بالتأكيد؛ وهذا يعني أيضًا أن دورَ البشرَ محدودٌ جدًّا عنها، ويمكن حصرُها وينتهي الموضو

( كما يحلو لنا كبشر؛ ويعني  في الحياة. لكن إن كانت منفصلة، فهذا يعني أنه يمكن اللعب بالمعاني كما نريد، ونلبس أمورَ )الدالِّّ

)فاخوري،  .ور الحياة التي تفهم من خلال اللغة( ممكنٌ، وإن كان ليس تحكمًا كاملًا بالتأكيدأيضًا أن التحكم في اللغة )وبالتالي في أم

 .(37-23، ص 1994

فة نا فان اضاه، ومن وإذا كانت لفظة الاسلامية هنا هي الدال فان المدلول هو كل ما يتعلق بأصل الدين والعقيدة عبادة وخضوعا

د ضافة صفة قإا معنى بالضرورة بان العمارة جزء من العقيدة ومرتبطة بأصل الدين والايمان، فملفظة اسلامية الى العمارة يعني 

 ؟تفسر بالثبات )الدين( لكيانات يجب أن تتميز بالديناميكية والتحول والتغير والتطور )العمارة والعمران(

 

 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 6 

 :إشكالية المضمون -4

 المتغيرات الظرفية )الزمان والمكان(: /4-1

عندما بدأ الرسول صلى الله عليه وسلم بناء مسجده، انبثقت عمارة المسجد من بيئته المحيطة، سواء من شكله البسيط أم من 

المواد المستخدمة في بنائه، وعلى كل حال ظلت خصائص المسجد المعمارية الرئيسية كما هي على الرغم من الطرز المختلفة التي 

لبيئات المختلفة التي وصل إليها الإسلام، والتي عكست البيئات المتنوعة كعمارة المساجد في آسيا استخدمت للاستجابة للسياقات وا

( ففي البداية، كان بكل مدينة كبيرة مسجد واحد 5-3، ص،1981وأفريقيا، الصين، الهند وعمارة العثمانيين الشهيرة. )الشافعي، 

تمدد المساحة المسلمة كان واجبًا أن تبنى مساجد أكثر في مناطق مختلفة في  فقط يبنى ليجمع المسلمين لهذا سمي بالجامع، ولكن مع

المدينة نفسها، ولكن في الوقت نفسه كانت صلاة الجمعة تقام في المسجد الكبير لتجمع الناس، ومع التوسع المستمر للأرض، تم 

لكبيرة من المصلين، وتمت إضافة بعض العناصر تشييد العديد من تلك المساجد الكبيرة في مختلف الأنحاء لتستوعب الأعداد ا

، والقبة ) -الذي لم يتواجد في المسجد الأول إنما أضُيف لاحقا –لتقابل الاحتياجات المطلوبة في مكان العبادة، كالمنبر، والمحراب 

قال الرسول صلى الله عليه عام من انت 60ميلاديًا أي بعد حوالي  691أول قبة بنيت في الإسلام كانت قبة مسجد قبة الصخرة في 

 .وسلم إلى جوار ربه، ويقال إن سبب بنائها هو لحفظ تلك الصخرة المقدسة بمبني مقبب يناسب القبب العالية المبنية بالمدينة(

ولاحقـاً، حاول المعماريون أن يكونوا مبتكرين في بناء القباب الجاذبة بأشكال هندسية مختلفة  .(156، ص 1981)مؤنس، 

ديرة والمضلعة فكثرت القباب المخروطية في بلاد فارس وكانت القباب المتعددة او أنصاف القباب في الاناضول وبهذا كالمست

اختلفت شكل القباب من منطقة الى اخرى تبعا لحضارة تلك المنطقة وتبعا للظروف الجوية والمناخية ومواد البناء المتوفرة بتلك 

-6، ص 1981بسيط لتجميع المسلمين في وقت الصلاة الى انواع وانماط وطرز. )الشافعي،  الاماكن ولهذا تطور المسجد من مكان

( واما الصحن الذي كان يستخدم لاستيعاب المصلين في الاعياد والجمع وهو المكان المفتوح من المصلى فقد توسع وتغير 57

اما المئذنة، فتعد واحدة من أكثر المظاهر المرئية و حجمه في المناطق الحارة وصغر حجمه وكاد ان يختفي في المناطق الباردة

لعمارة المساجد وهي عباره عن برج مجاور أو متصل بالمسجد حيث يعلن منه الأذان، والمئذنة بجانب وظيفتها فهي تمثل تذكير 

ي تطوير شكلها وتزيينها، بصري قوي بحضور الإسلام. ولقد بنيت المئذنة لأول مرة في عهد الأمويين، ثم بدأ المعماريون لاحقـاً ف

وعلى الرغم من الخصائص العامة المشتركة للمساجد التقليدية، نجد العديد من  مثلما نرى في مختلف فترات العصور الإسلامية.

الاختلافات في الطرز الإقليمية من حيث الاختلاف في الأشكال، الألوان، الخامات أو التزيين العام للمسجد من الألوان البيضاء 

والزرقاء الزاهية في إيران، إلى الحجارة الصامتة بمصر في القرن نفسه إلى التأثير المعماري التراثي الظاهر على مساجد الصين 

اما عمارة المساكن فلقد تأثرت هي الأخرى بالدين الاسلامي على الرغم من ان . (97-3، ص 2013)طاهر،  .وأفريقيا وإندونيسيا

لعالمية قبل الإسلام كان ينتشر فيها الصحن لأسباب مناخية ولتخفيض درجة الحرارة وجاء الاسلام المدن العربية والحواضر ا

ليعزز مبدا الخصوصية وبهذا شاع استخدام الفناء في المنازل وحتى في العمارات الاخرى واختلفت اشكال الفناء من منطقة الى 

 .(44، ص 1987الحارة. )ابراهيم،  اخرى فوسع حجمه في المناطق الباردة وقل حجمه في المناطق

ن الحديث أويلا او متلكريم لقد عمد العديد من المنظرين الى ربط الأنماط البنائية والنتاج العمراني بصيغ عقدية مشتقة من القران ا

( وفقهيا 1قم ر( ، بل انهم ربطوا هذا المنجز فلسفة بالفكر الإسلامي )شكل 12، ص 1997الشريف، او اقوال الصحابة )عزب، 

لقسمة وأصول (، فضلا عن انهم افردوا فصولا في فقه البنيان، )ا413، ص 2016جوازا وكراهة وتحريما، )سلمان والجبوري، 

. دض(، وكذلك ة الأرالأرضين" للفرسطائي و"الإعلان بأحكام البنيان" لابن الرامي( ومن المحدثين )جميل أكبر( في كتابه )عمار

فقه، هو ذلك الن ذلك فقد حاول بعض المنظرين من المعمارين تفسير المركب الحضري والعمارة تبعا لصالح الهذلول، واكثر م

 تمع المغربفي مج الحال لدى بسيم حكيم، الذي حاول ربط التنظيم المكاني والعمراني لمدينة تونس بالفقه المالكي )الذي ساد

 (.Hakim 1986, p16العربي( ابان انشاؤها وتوسعها العمراني والحضري )



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 7 

 

 (413، ص 2016( يوضح تركيب نظام تشكل العمارة الإسلامية بحسب )سلمان والجبوري، 1مخطط )

والتطور  لتغييرويمكن ان نرى هنا عدم جدوى مثل تلك المحاولات في ربط النص الديني بالعمارة والعمران من منظور ان ا

اط، ولم تلك الأنم دت فيهاوتبعا للرقعة الجغرافية والبيئة الطبيعية التي تواجفي الانماط البنائية جاء ضمن متسلسلة زمنية طويلة 

هذا  م او تقييدلتحجي يضع القران او الاسلام شروطا لهذا التطور او لم يكن هناك دليل او نص ديني واضح اشترطته عقيدة الإسلام

ط و يذكر شروام يحدد ضمنا على البنيان والعمران ولكنه لالتطور، فالإسلام كشريعة حدد كثيرا من الأسس الاجتماعية التي اثرت 

 التطور بل جاء وتبلور نتيجة متغيرات ظرفية وتبعا لاختلاف الحضارات التي انتشر فيها الاسلام آنذاك.

 :المتغيرات البراغماتية )الحاجة، والنفع، والامكانية( /4-2

انة نة مع الديمتزام تراكيب بنائية جديدة لتخدم حاجات نفعية جديدة نتيجة نشوء حضارة الدولة الاسلامية كان لابد من تطور

ان، ومنها لمارستالجديدة، وقد تكون بعض هذه التراكيب موجودة اصلا وتطورت مع مبادئ الدين الاسلامي كالمدرسة والحمام وا

ين فقط هما لى تركيبتين بنائيت(، وسوف نحاول ان نتعرض هنا اAlqemaqchi, 2013, p35ما هو مستحدث كالمسجد والتكيه )

 .الحمام والبيمارستان لتوضيح وجهة النظر تلك

يؤكد الكثير من المؤرخين أن أول من ادخل الحمام هم الفراعنة، لكن دون ذكر اسم ذلك الفرعون وهناك إشارات أخرى الى 

لحمامات الشعبية يعود الى العصر الروماني في أن النبي سليمان )ع( هو أول من صنع الحمام. وتشير أكثر المصادر الى أن إنشاء ا

ايطاليا أو في الولايات الرومانية، في القرن الثاني قبل الميلاد، وكانت الفكرة في إنشائها بسيطة للغاية، وتواجدت حمّامات خاصة 

لية الاغتسال. أما بالأباطرة مثل نيرون ودقلديانوس وغيرهم، وكانت تقوم بدور ترفيهي استجمامي الى جانب دورها في عم

، ص 2008محمد، ) الحمامات الشعبية أو العامة في البلاد العربية الإسلامية، فظهرت مع بداية العصر الإسلامي وتحديدا بمصر

(، إذ أنشأ عمرو بن العاص أول حمام بالفسطاط، ويعتبر أول حمام عمومي في مصر أيضا، أما في العصر الفاطمي فيذكر 506

ليفة العزيز بالله هو أوّل من بنى الحمامات بها وازدادت ازدهارا وانتشارا وتميزت الحمامات في الدول العربية المقريزي أن الخ

، ص 1981على اختلاف تفاصيلها بأربعة فضاءات اساسية وهي المدخل، البيت البارد، والبيت الدافئ، والبيت الحار. )الشافعي، 

 ,Fletcherات سابقة ويكاد يكون مطابق للتركيبة الفضائية للحمامات القديمة )( وذلك قريب الشبه بما ظهر من حمام15-35

1996, p 141التي وجدت في روما )caldarium (hot bath)، the tepidarium (warm bath) and the frigidarium 

(cold bath)ت استحداثا لبنية جديدة.. الامر الذي يدلل على ان تلك التركيبة البنائية هي تطوير لما وجد سابقا وليس 

اما المارستان فيعتقد البعض أن أقدم المستشفيات المخصصة كانت في بلاد ما بين النهرين، بينما يعتقد باحثون آخرون أنهم 

ت بنيت كانوا في الأديرة البوذية في الهند وسريلانكا، وتشير الكتابات القديمة إلى أن الملك السنهالي باندوكابهايا كان لديه مستشفيا

قريبة بشكل مدهش من غرف  في سريلانكا الحالية في القرن الرابع قبل الميلاد. وتشير الآثار الواسعة إلى وجود غرف للمرضى



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 8 

المرضى المستخدمة اليوم. وهناك إجماع عام على أن أول مستشفى تعليمي يضم أطباء وعلماء زائرين من مصر والهند واليونان 

 (Luoma, 2010, p50-54ميلادي. ) 300ور في إيران الحالية في عام قد تم تأسيسه في جونديساب

د التي ضارة البلافية وحولقد أنشئت المستشفيات العديدة في العالم الإسلامي، وعلى الرغم من اختلافها باختلاف الرقعة الجغرا

هو ق العلوي فالطاب ي الطابق الارضي اماانشئت فيها الا انها تشابهت باحتوائها على فناء كبير يفتح عليه مجموعة من الغرف ف

ظيفة ين الومحاط برواق يطل على الفناء ويحوي غرف الاطباء وغرف العزل والعمليات. وهي من المنشآت التي كانت تجمع ب

باط المنستير ة رلإسلاميمارة االدينية والعسكرية حيث كان يقيم فيها المحاربون استعداداً للجهاد أو للتعبد. ومن أشهر أمثلتها في الع

يبة الشبه الى حد كبير مما وجد سابقا من اثار للمشافي التي (، وهي قر121-64، ص 1981م. )شافعي، 796في تونس في سنة 

 وجدت في حضارات ما قبل الإسلام.

واضر ي معظمها حفكانت  ان ما تقدم يشير الى ان التراكيب العمرانية التي كانت سائدة في البلدان التي فتحها المسلمون والتي

لحضارات تلك ا عالمية سابقة على الإسلام، قدمت ما يمكن ان تقدمه من معين حضاري وعمراني للفاتحين المسلمين ولما كانت

تطور  ان لابد منوها فكزاخرة بالنتاجات والمخرجات العمرانية، فقد استفاد منها المسلمون. ونتيجة للحاجة ولتطور المجتمعات ونم

لتي القى للحاجة وا نتيجة يب البنائية والتي لم يكن للدين الاسلامي اي تأثير مباشر في تحديد سماتها وطبيعتها بل كانتتلك التراك

 و انشاءها.اطورها الاسلام بظلاله عليها من خلال المبادئ الاجتماعية والدينية التي ارساها في المجتمع دون ان يحدد سبل ت

 :إشكالية الهوية -5

 :الأعراف والتقاليد  /5-1

ن ي النفوس مفستقرت العرف، والعادة، والتقاليد، والتعامل، عبارات متعددة في اللفظ متحدة في المعنى، وهي أسماء لشؤون ا

روفة عند ر كونها معباعتباالأمور المتكررة المقبولة عند الطباع السليمة. وإنما تعددت الألفاظ بسبب تعدد أوصاف المعنى الواحد، ف

ى تقليدا، ها تسمبابها تسمى عرفا، ولتكرار العمل بها مرة بعد أخرى تسمى عادة، وبإتباع الناس لها وأخذها بدون بحث عنأر

لنفوس حتى الك في ذوباستمرار العمل بها تسمى تعاملا. وهي بطبيعتها لا تأتي عفوا بل لا بد لها من غرس أتت منه ورسخت بعد 

لنوع قد اثل هذا فتارة تأتي من وضع واضع، وتارة أخرى تأتي من غير أن يعرف لها واضع، ومصارت عادة أساسية لحياة الأمة. 

ن الأديان إن كانت م لاخيرةينشأ من البيئة ومن نظم حياتها الاجتماعية جودة ورداءة. وتارة تأتى من الجيران أو من الأديان، فهذه ا

 (4، ص 1994 بذلك الدين. )كاشف الغطاء، السماوية تعتبر من أرقى العادات والعمل بها يكون عملا

ها ا وغيرينقسم العرف إلى قسمين: عرف عام: وهو ما كان لجماعة كثيرة لا يستند وضعه إلى طائفة مخصوصة يتناوله

 كالأوضاع القديمة. وعرف خاص: وهو اضطلاع طائفة مخصوصة على شيء معلوم. والعرف له اعتبار كبير في الشرع

د قليه الحكم عر لذا ر إلى ذلك العلامة ابن عابدين في منظومته عقود رسم المفتي: والعرف في الشرع له اعتباالإسلامي كما أشا

لا إذا بطلت، فمث ها إذايدار قال ابن فرحون في تبصرة الحكام: إن الأحكام المترتبة على العوائد تدور معها كيفما دارت وتبطل مع

ون تعتبر بهذا القانورد به. رددنا به البيع. فإذا تغيرت تلك العادة وصار المكروه محبوبا لم يكان الشيء عيبا في الثياب في العادة 

ع العوائد لشريعة يتبو في اهجميع الأحكام المترتبة على العوائد وهو تحقيق ما جمع عليه بين العلماء لا اختلاف فيه. ثم قال: كل ما 

لى )خُذِّ الْعَفْوَ وَأمُْرْ ( قال تعا 10-7، ص1994يه العادة المتجددة. )كاشف الغطاء، يتغير الحكم فيه عند تغير العادة إلى ما تقتض

لِّينَ( )الأعراف  ضْ عَنِّ الْجَاهِّ  امه للعادات والتقاليد اذا كانت( ولقد ورد عن الرسول )ص( عمله بالعرف واحتر199بِّالْعرُْفِّ وَأعَْرِّ

ي بنيتها سلام ف، ويتضح ذلك منذ النشأة الأولى للمدينة في عصر صدر الإمتفقة مع الشرع )انما جئت لأتمم مكارم الاخلاق(

لمدن في ات تلك وتخطيطها فخضعت تلك المدن للاطار الاجتماعي في التخطيط وتبع ذلك المدن المستحدثة بغداد وسامراء، فكان

جرت به  ات وماعن مستخدميها من عاد تخطيطها وبنائها ملائمة مع الطابع الاجتماعي للعرب المسلمين، اذ بنيت على ما عرف

ن مجودهم والأعراف، وينسحب ذلك على جميع العمائر التي انتجها المسلمون من مسكن ومسجد ومدرسة وما كان سابقا على 

 (15ص  ،2017عمائر، فلم يغير المسلمون ما رأوه حسنا ومفيدا ولا يتعارض مع تعاليم الإسلام والعقيدة.) عثمان، 

وبهذا الاعتبار فان الاسلام دين جاء مكملا للمجتمعات ولم يغير اعرافها او قيمها الأساسية، فهو لم يحطم عادات الشعوب بل 

بالعكس، دعم القيم الأخلاقية والعرفية التي تحويها تلك الحضارات بما يتوافق مع تعاليمه، فهو دين عظيم شامل لم يحاول ان يخلق 

طى للأفراد إمكانية ممارسة حياتهم تبعا لما الفوه من عادات وتقاليد طالما كانت لا تتعارض مع دين الاسلام، قيود جديدة بقدر ما اع



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 9 

وينسحب ذلك على فنون العمارة والعمران بكافة نواحيه اخذين بنظر الاعتبار المبادئ العملية الشاملة التي تشكلت للمجتمعات من 

 جراء اعتناقهم للدين الإسلامي.

 :غير الطرزت /5-2

الاساسية  لعناصرجمع طراز. ويراد بها الهيئة التكوينية العامة والصور المبتكرة للشكل المعماري بما في ذلك ا الطرز:

 غيرا كبيراتغير تتوالعناصر الثانوية. وليس هناك طراز ثابت او مقسم يمكن الاعتماد على عناصره الاساسية على فرض انها لا 

ي، مها ) يهنسن اقسامقت لغيره. ولهذا جاءت الطرز المتشابهة اسلوبا، مختلفة اختلافا جوهريا في الكثير من مكان لآخر او من و

هذا  ن نورد(. ولسنا هنا بصدد استعراض الطرز المختلفة للعمارة التي انتجها المسلمون، بقدر ما نحاول ا111، ص 1979

ى المساجد صره علتي انتجها المسلمون عبر العصور كما اننا سوف نقتالموضوع كونه دليلا على اختلاف النتاجات المعمارية ال

 (1كون هذا النمط البنائي من أوائل ما انتجه المسلمون من عمران. )جدول 

 (2013( يوضح التباين في طرز عمارة المساجد عبر العصور )الباحثون عن، طاهر 1) جدول

 النموذج المبنى مميزاته الطراز

عصر صدر 

 الإسلام

)بدء البعثة 

 –النبوية 

 م( 662

ويمتاز ببساطته ودعمه 

للحاجة دون أي مظهر من 

 مظاهر البهرجة والتزويق

مسجد 

الرسول 

 )ص(

 

الطراز 

 الاموي

(662 - 

 م(750

وهو طراز نشأ في العصر 

الاموي واهم صفاته وجود 

المآذن المربعة ذات القواعد 

المعمدة. اما قبابه فترتكز 

 على قاعدة مربعة

الجامع 

الاموي في 

 دمشق

 

الطراز 

 العباسي

(750-

 م(1258

ويمتاز بعمارته الحلزونية 

وشرافاته وتراكيبه الهندسية 

 الصريحة

جامع 

 سامراء

 

الطراز 

 الصفوي

(1551- 

 م( 1736

وقد توسع هذا الطراز في 

استخدام القباب في المساجد 

والمراقد. وعمارته متميزة 

خاصة وإنها مزخرفة 

بالقاشاني بألوانه ودقته وقد 

انتشر هذا الطراز في العراق 

 منذ الاحتلال الصفوي

مسجد 

 اصفهان

 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 10 

الطراز 

 الفاطمي

(969 - 

 م( 1171

واهم ما يمتاز به هذا الطراز 

هي القباب ذات الاقواس 

المدببة والمنائر الضخمة 

 المزدوجة احيانا

جامع 

الأقمر في 

 القاهرة

 

الطراز 

 السلجوقي

(1037- 

 م( 1157

نشا هذا الطراز ايام حكم 

الدولة السلجوقية ومعظم 

اثاره في تركيا. واهم ما 

يمتاز به قبابه المخروطية 

العالية. ومآذنه العالية مزينة 

 بخطوط قاشانية زرقاء.

مسجد 

أشرف 

أوغلو في 

-قونيا 

 تركيا

 

الطراز 

 العثماني

(1299- 

 م( 1923

نشا هذا الطراز في القرن 

لث عشر الميلادي وما الثا

بعده ايام الحكم العثماني. 

أكثر عمائره يلاحظ فيها 

كثرة القباب ما بين صغيرة 

وكبيرة كاملة ونصفية. 

ومآذنها الكثيرة الضاربة في 

 الجو كأنها )صواريخ(.

جامع 

السلطان 

احمد في 

 -استانبول

 تركيا

 

الطراز 

 المغربي

(1056 -

 م( 1269

طراز نشا في المغرب 

بي حيث ولد في جامع العر

عقبة بن نافع وتطور بعدها. 

واهم ميزاته انه تجميع بين 

الفنون البيزنطية والعربية 

والإيرانية. مآذنه هرمية 

مقطوعة، او مستديرة ومن 

صفاتها ايضا كونها عبارة 

 ابراج ضخمة مربعة

جامع 

-الزيتونة 

 تونس

 

الطراز 

 الاندلسي

(711-

 م(1492

بذاتها  مدرسة معمارية قائمة

لكثرة خصائص فنونها 

وتوسعها. وتعداد فروعها. 

مثل الاندلسية والمدجنة )وهو 

فن معماري اسلامي مطبق 

على بناء نصراني ومعدل 

بحسبه(. والمدجنون هم 

المسلمون الذين بقوا بجهات 

الاندلس بعد خروجها من 

 ايدي العرب.

جامع 

-قرطبة 

 اسبانيا

 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 11 

تبطت تعددة، وارثقافية مالبلاد الإسلامية طرز بنائها من روافد جغرافية وسياسية وتاريخية واجتماعية ولقد اكتسبت العمارة في   

، لك العمارةمية لتبصرياً بحضور مجموعة من المفردات المعمارية، كان لها دور وظيفي أو جمالي في الإفصاح عن الهوية الإسلا

ً  مثل العقود والقباب والمآذن والمشربيات وغيرها.  ثبات لحضورإ( هو فالشروع إذاً في تصنيف طراز معماري باعتباره )إسلاميا

 (.91-76، ص 2016رمز يمثل سمة للثقافة الإسلامية، وليس )دين الإسلام( )أبو السعادات، 

 ن لاالتزييوان ما يمكن ان يقال عن تخطيط مسجد الرسول )ص( ببساطته الشديدة وخلوه من أي مظهر من مظاهر البهرجة 

 لتي اقل ماينة وايمكن ان ينطبق على كثير من الطرز اللاحقة والتي جاءت وفق شكل وعمارة اهتمت بالمبالغة في المقياس والز

م ترتكز لسفة الإسلافا، أن يقال عنها انها انعكاس لمدى رغبة للسلطة الحاكمة في الظهور بمظهر القوة والهيمنة، لا بل التسلط أحيان

اسية مما لقيمة الأسهذه ا ضع البيئة المبنية هو جزء من هذا التواضع، وبالتالي فإن المساجد العملاقة تتنافى مععلى التواضع، وتوا

ج دلجة النتاام عن جاء به الاسلام. ان تباين الطرز واختلافها عبر الأزمنة والرقع الجغرافية يشير بوضوح الى ابتعاد الإسلا

التعبير  فراد حريةترك للألم يبخل على المسلمين بسياقات فكرية تقوم مقام خطوط سير عامه، و الإنساني بشقيه الفني والعلمي اذ انه

 عن أفكارهم وآرائهم طالما جاءت متناسبة مع العقيدة ولا تحمل في طياتها ما يتعارض مع الدين.

ات وب والثقافع الشعملاقح الثقافي ان تباين الشكل الذي انعكس كطرز متباينة في مختلف ارجاء العالم الإسلامي مستجيبا للت

الطرز  اين في تلكى التبالمتباينة يشير الى ثقافة الاختلاف التي أكد عليها الدين الإسلامي. وان خطورة إضفاء صفة الإسلامية عل

 .سلامع رسالة الإهريا مالبنائية يأتي من ان ذلك سوف يقيد عالمية الإسلام ويصبغ عليه صبغة المحلية والمناطقية وذلك يتنافى جو

ي يصلح في ، فالذفظهرت طرز بنائية تتناسب مع البيئات والحضارات المختلفة، اذ ان الاسلام لم يحدد طبيعة الطرز البنائية

نَّ يرًا وَنَلنَّاسِّ بشَِّ افَّةً لِّ كَ لاَّ الجزيرة العربية قد لا يصلح في المغرب العربي، والإسلام دين سماوي للبشر كافة )وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِّ  يرًا وَلكَِّ ذِّ

يغفل دة كالطلاق والميراث تفصيلا و[. فليس من المعقول ان يتناول الاسلام نواحي لمواضيع عدي28أكَْثرََ النَّاسِّ لَا يعَْلَمُونَ( ]سبأ: 

 .عن البنيان، لكن هذا الدين جاء ليعدل السلوك الانساني ويهذبه بمختلف اشكاله وصوره دون تقييد او تحديد

 الاستنتاجات: -6

تي تنتاجات الن الاسمن مناقشتنا السابقة لأسس التعريف ودلالته ومفهومه ومعانيه التي يطلقها، يمكن ان نتوصل الى جملة م

 تدعم الراي القائل بإخفاق استخدام مصطلح )العمارة الإسلامية( في توضيح غاياته:

الى  ثم انتقلت للاهوتيةابذلها الغربيون لدراسة الإسلام، بدأت بالدراسات يعود مصطلح )العمارة الإسلامية( الي نتاج جهود أولا: 

ما سلامية( بارة الإالدراسات الاستشراقية التي ناقشت تباعا العلوم والتاريخ ثم الفنون، وقد حصل خلط في إطلاق تسمية )العم

ما  هنا هو كل لمدلولالإسلامية( تمثل الدال فان اتعكس في فحواها لجزء من تراث شعوب تعتنق الإسلام دينا. فإذا كانت عبارة )

ن مارة جزء مان العبيتعلق بأصل الدين والعقيدة عبادة وخضوعا، ومن هنا فان اضافة لفظة اسلامية على العمارة يعني بالضرورة 

والتحول  لديناميكيةيز بان تتمالعقيدة ومرتبطة بأصل الدين والايمان، فما معنى إضافة صفة قد تفسر بالثبات )الدين( لكيانات يجب أ

)شططا او  لانسانوالتغير والتطور )العمارة والعمران(؟ كما ان هذا يقود بالضرورة الى القول بان اي خطأ او خلل يرتكبه ا

 ان هذا سوفلبا، وسمبالغة( في نتاجه الحضاري فنا او علما او معرفة ويحاول الباسه لبوسا دينيا سوف ينصب هذا على العقيدة 

 يكون مدعاة للتساؤل فيما إذا كان ذلك النتاج الخاطئ قد نتج من خطأ في العقيدة!؟

 مي. وفيمادين الإسلاعموماً بمظاهر ثقافة أو حضارة الشعوب التي عاشت في الدول التي سادها ال« إسلامية»تقترن عبارة ثانيا: 

ً للدلالة على التريختص بتاريخ العمارة، فقد درج الباحثين على اعتبار مفهوم  بط ماري المرتاث المعالعمارة الإسلامية توصيفا

لتراكيب العمرانية التي ان ا .بعقيدة الإسلام، والمتعلق بجوهر تعاليمه، وهو ما أضفى )نزعة مثالية غير حقيقية( على تلك العمائر

عمراني ضاري ويمكن ان تقدمه من معين ح كانت سائدة في البلدان التي فتحها المسلمون والتي كانت حواضر عالمية قدمت ما

روها، ات وطوللفاتحين ولما كانت تلك الحضارات زاخرة بالنتاجات والمخرجات، لذلك فقد استفاد المسلمون من تلك المخرج

مباشر  ثيري اي تألاسلامونتيجة للحاجة ولتطور المجتمعات ونموها كان لابد من تطور تلك التراكيب البنائية والتي لم يكن للدين ا

العامة  ة والدينيةجتماعيفي تحديد سماتها وطبيعتها بل كانت نتيجة للحاجة والتي القى الاسلام بظلاله عليها من خلال المبادئ الا

 .التي ارساها في المجتمع دون ان يحدد سبل تطورها او انشاءها

 



 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

  DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 12 

عم القيم ل بالعكس دشعوب با الأساسية فهو لم يحطم عادات الان الاسلام دين جاء مكملا للمجتمعات ولم يغير اعرافها او قيمه ثالثا:

قدر ما ود جديدة بخلق قييالاخلاقية والعرفية التي تحويها تلك الحضارات بما يتوافق مع تعاليمه، فهو دين عظيم شامل لم يحاول ان 

فة لعمران بكاارة واذلك على فنون العم اعطى للأفراد إمكانية ممارسة حياتهم تبعا لما الفوه من عرف وعادات وتقاليد، وينسحب

ة أن عمار .يلإسلامنواحيها اخذين بنظر الاعتبار المبادئ العملية الشاملة التي تشكلت للمجتمعات من جراء اعتناقهم للدين ا

هذا متغيرات. وحسب البالمسلمين كانت نتاج لحاجاتهم البيئية والاجتماعية، ممتزجة مع الفكر الذي يحرك العقل ويتطور مع الزمن 

 .يشكل التباين بين مفهومي العمارة الإسلامية كفكر وفلسفة، وعمارة المسلمين كنتاج وأشكال

مكانا ونين زمانا متباي وأخيرا فان من الظلم بمكان ان نضفي صفة الإسلام على النتاج الحضاري والعمراني الذي انتجه أناس رابعا:

ن تاج يأتي ملك الندين ونشروه، وان خطورة إضفاء صفة )الإسلامية( على التباين في ذومن قوميات واعراق مختلفة امنو بهذا ال

يتنافى  د وذلكان ذلك سوف يقيد عالمية الإسلام ويصبغ عليه صبغة المحلية والمناطقية ويحصره بمجموعة محدودة من الافرا

 .جوهريا مع رسالة الإسلام الذي جاء للناس كافة

طقة بهوية ة النايست بالضرورة تلك العمارة التي تجُسد عقيدة دين الإسلام وحسب؛ بل هي العمارإن العمارة الإسلامية ل

ع، جات المجتمية لحاالحضارة الإسلامية، والمعبرة عن العلاقة بين العقيدة والمجتمع من منظور مدني واجتماعي وسياسي، والملب

مين وغيرهم خدمة المسلتلفة لن، أو العمارة المدنية والخدمية في البقاع المخسواء العمائر الدينية كالمساجد والزوايا لخدمة المسلمي

 .عصرلمن الملل أبناء المجتمع، وبمعالجات معمارية متنوعة، والتي اكتست ببصمة مميزة من إقليم لآخر، ومن عصر 

لتي عاشت تمعات االعمراني للمجان هذا لا يعني بان مصطلح العمارة الإسلامية، والمدافعين عن استخدامه لتوصيف النتاج 

رها بغنى نذ ظهوفي الإمبراطورية التي امتدت على رقعة واسعة من البقاع والتي دامت لقرون طويلة والتي رفدت الإنسانية م

لإسلام التي بناها احضارة ومنجزات لا تزال ماثلة للعيان، لم يقدموا الحجج التي تدعم موقفهم انطلاقا من ارتباط المصطلح بفكرة ال

نظر ام، بغض اللاستخدا، وانطلاقا من فكرة الاصطلاحية التي تنشا من أصول اتفاقية لاستخدام المصطلح يحكمه التعود والالفة مع 

 عن اشكالياته الاصطلاحية.

 المصادر:

لمدن وا اصم، منظمة العوالمنظور التاريخي للعمارة في المشرق العربيإبراهيم، عبد الباقي، وحازم محمد إبراهيم،  -1

 .1987الإسلامية، مركز الدراسات التخطيطية والمعمارية، 

 .1993، دار صادر، بيروت، لسان العربابن منظور، محمد بن مكرم،  -2

مجلة العمارة القيم الرمزية والإبداعية للطراز الإسلامي في العمارة والتصميم الداخلي، أبو السعادات، شريف حسين،  -3

DOI :. 2016، 2، العدد 8تصدر عن الجمعية العربية للحضارة والفنون الإسلامية، المجلد  ،والفنون والعلوم الإنسانية

10.12816/0036536 

 .1984( بيروت، 1، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، )طالموسوعة الفلسفيةبدوي، عبد الرحمن،  -4

 .1979لكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، سلسلة عالم المعرفة، ا ،جمالية الفن العربيهنسي، عفيف، ب -5

 .2008، تعليق محمود شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، كتاب التعاريفالجرجاني، الشريف علي،  -6

 .2013، 3، العدد 8قار، المجلد  ، مجلة جامعة ذيمساهمة دي سوسيير في مسالة الإشارةجواد، سعيد ياسين،  -7

ون، لامي، هرندكر الإس، المعهد العالمي للفنظرية الفن الإسلامي: المفهوم الجمالي والبنية المعرفيةحنش، ادهام إبراهيم،  -8

 .2013فرجينيا، 

 .1979، مطبعة جامعة بغداد، بغداد، مقدمة في علم المنطقخليل، ياسين،  -9

عبد و، ترجمة محمد حسن الواسطي قي: منهج جديد في توظيف أصول علم المنطقالمنطق التطبيخندان، علي أصغر،  -10

 .2017الرزاق سيادت الجابري، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، 

اد، عوة والإرشاف والد، ترجمة د. هالة أحمد الشيخً، وزارة الشؤون الإسلاميةً والأوقما هو الإسلامزرابوزو، جمال الدين،  -11

 2005ياض، الر

. 2017ثقافية، ، منصة الالوكة النانو الفلسفة: Signifier & Signifiedالدال والمدلول السروري، مطيع عبد السلام،  -12

https://www.alukah.net/culture/0/116186/ 

https://platform.almanhal.com/details/article/101189


 13-1الـســليمانية                     ص: –المجلة العلمية لجامعة جيـهان                                        

 2020حزيران ( , 1)العدد –( 4)المجلد 
ISSN 2520-7377 (Online), ISSN 2520-5102 (Print) 

 

 
                              DOI: http://dx.doi.org/10.25098/4.1.1 13 

دسة لهنامجلة  ،دور نظم العقيدة الاسلامية في تشكيل العمارة سلمان، عبد الله سعدون، والجبوري، زهراء احمد، -13

 .2016، 10( العدد A، الجزء )34، المجلد والتكنولوجيا

 .1981، جامعة الملك سعود، الرياض، العمارة الإسلامية ماضيها وحاضرها ومستقبلهاشافعي، فريد،  -14

، جامعة الرباط نماذج من تطور عمارة المساجد في الإسلام، من العصر الاموي الى عصر المماليكطاهر، فتحي بشير،  -15

 Research Gate. 2013الوطني، الخرطوم، 

 .2002لوجية ، بحث غير منشور، رسالة ماجستير، الجامعة التكنوالمرجع في العمارة نظرة مستقبليةعبود، عدي عباس،  -16

 .2017، مؤسسة كتب عربية، القاهرة، المدينة الإسلاميةن، محمد عبد الستار، عثما -17

 1997، دار النشر للجامعات، القاهرة، فقە العمارة الإسلاميةعزب، خالد،  -18

، 3مس العدد لد الخا، المجمجلة المثنى للهندسة والتكنولوجيا، السمة اللامنطقية للتلقي في العمارةالعقابي، هاشم احمد،  -19

2017. 

 .2019، دار عصير الكتب للنشر، القاهرة، ليطمئن عقليالعمري، احمد خيري،  -20

 (2يروت، )طلنشر، ب، دار الطليعة للطباعة واعلم الدلالة عند العرب: دراسة مقارنە مع السيمياء الحديثةفاخوري، عادل،  -21

1994. 

 .2008لبنان ناشرون، بيروت، ، مكتبة علم المصطلح: أسسە النظرية وتطبيقاتە العمليةالقاسمي، علي،  -22

 .1994مؤسسة كاشف الغطاء، النجف،  العرف حقيقتە وحجيتە،كاشف الغطاء، اسعد،  -23

الضوابط الفقهية لعمارة الحمامات الإسلامية، دراسة تطبيقية على نماذج مختارة من الحمامات في محمد، على عبد الحفيظ،  -24

، تصدر عن الجمعية العربية للحضارة والفنون الإسلامية، المجلد الإنسانيةوالعلوم  مجلة العمارة والفنون، العالم الإسلامي

 DOI: 10.12816/0044813. 2018، 1، العدد 10

 .2005، دار العين للنشر، القاهرة، وهم الاعجاز العلميمنتصر، خالد،  -25

 .1981لكويت، ، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، سلسلة عالم المعرفة، االمساجدمؤنس، حسين،  -26

علوم لأم القرى  ة جامعةمجل، الاشـتـراك المعـنـويّ والفرْقُ بينە وبين الاشتراك اللفّظياليماني، أحمد بن محمّد بن حمود،  -27

 .2004، جامعة أمّ القرى، 31، العدد 19، الجزء الشريعة واللغة العربية وآدابـها

 

28- Al-Qemaqchi. N. & Hafsa Alomari, Sustainable Architecture Through Islamic Perspective: 

A Case Study in Old Mosul City Residence Area, International Middle East Conference on 

Sustainability and Human Development (iMESH), Abu Dhabi, 2013, Research Gate 

29- Fletcher, B., A History of Architecture (20th Ed.) Architectural Press, New York. 1996. 

30- Hakim, B., Arabic-Islamic cities: building and planning principles, Routlenge New York, 

1986. 

31- Luoma, H., The History of Hospitals and Wards, California. Healthcare Design, San 

Francisco, Vol. 10, No. 3, March 2010. 

 

https://www.researchgate.net/publication/269092800_nmadhj_mn_ttwr_mart_almsajd
https://www.researchgate.net/publication/329070900_SUSTAINABLE_ARCHITECTURE_THROUGH_ISLAMIC_PERSPECTIVE_A_CASE_STUDY_IN_OLD_MOSUL_RESIDENCE_AREA

